Vatican

« Dilexi te » : quand Léon XIV et Frangois unissent
leur voix pour les pauvres

Dans sa premiere exhortation apostolique « Dilexi te », Léon XIV reprend et achéve un texte
initié par Francois sur I'amour envers les pauvres. Une interpellation forte dans la tradition
de la doctrine sociale de I'Eglise.

Par Marie-Lucile Kubacki, a Rome LA VIE Publié le 09/10/2025

Le pape Léon XIV célebre la messe du Jubilé pour le monde missionnaire et les migrants sur
la place Saint-Pierre au Vatican, le 5 octobre 2025 ¢ ALESSIA GIULIANI / CATHOLIC PRESS
PHOTO

Un premier texte « magistériel » constitue toujours un événement dans |’histoire d’un
pontificat. Avec I’exhortation apostolique Dilexi te (« Je t'ai aimé »), « sur 'amour envers les
pauvres », Léon XIV envoie plusieurs signaux forts. L'importance du texte est grande, méme
s’il ne s’agit pas d’une encyclique : c’est une lettre de recommandation adressée par le
pape aux fideles.


https://www.lavie.fr/auteur/marie-lucile-kubacki-a-rome

Celle-ci est d’autant plus singuliere qu’elle avait été commencée par Frangois et que Léon
XIV, I'ayant recue en « héritage », a décidé, selon ses mots, de la faire sienne et d’y ajouter
« quelques réflexions ».

Francgois avait congu Dilexi te comme le prolongement de son encyclique Dilexit nos sur
I"amour divin et humain du Coeur de Jésus (2024). « Dans les derniers mois de sa vie, écrit
Léon XIV, le pape Francois prépara, en continuité avec I’encyclique Dilexit nos, une
exhortation apostolique sur I'attention de I’Eglise envers les pauvres et avec les pauvres,
intitulée Dilexi te, imaginant que le Christ s’adresse a chacun d’eux en leur disant : tu as peu
de force, peu de pouvoir, mais “moi, je t’ai aimé” (Ap 3, 9). »

Dans la continuité de Francois

Le nouveau pape manifeste ainsi son intention de s’inscrire dans la continuité de la pensée
de son prédécesseur, tout en y apportant sa propre sensibilité. Le texte s’enracine dans une
tradition longue et un riche développement patristique, truffé de références aux Peres de
I"Eglise.

Ony reconnait aussi les accents caractéristiques du style de Francois (dénonciation des
exces d’une finance déshumanisée, de la « culture du déchet », de la « mondialisation de
I'indifférence », de la « mondanité spirituelle ») combinés a des traits propres a Léon XIV,
notamment son empreinte augustinienne. Rigoureux et attentif au détail, Léon XIV semble
reprendre les grandes intuitions de Frangois en en développant la profondeur historique et
théologique.

Cette continuité n’a rien d’artificiel. Comme le montre la journaliste Etats-Unienne Elise
Ann Allen dans sa biographie Léon XIV, pape missionnaire d’une Eglise mondialisée (Artége-
le Rocher, a paraitre le 19 novembre 2025), les deux papes ont été fagonnés par le méme
mouvement de renouveau postconciliaire sud-américain, marqué par le sens de la
communauté, la participation de tous a la mission, I'attention aux exclus et la spiritualité
populaire.

Les références aux grandes conférences de Medellin, Puebla, Saint-Domingue et Aparecida
y abondent. « Moi-méme, qui ai été missionnaire au Pérou pendant de longues années, je
dois beaucoup a ce cheminement de discernement ecclésial, que le pape Francois a su
habilement relier & celui des autres Eglises particuliéres, notamment celles du Sud global »,
confie Léon XIV.

Les pauvres au cceur de la foi chrétienne

Que dit le texte ? Il rappelle que les pauvres sont au cceur de I’Evangile et de la foi
chrétienne, car ils sont a I'image du Christ : « La réalité est que, pour les chrétiens, les
pauvres ne sont pas une catégorie sociologique, mais la chair méme du Christ, écrit le pape.
En effet, il ne suffit pas d’énoncer de maniére générale la doctrine de I'incarnation de Dieu.
Pour entrer véritablement dans ce mystére, il faut préciser que le Seigneur s’est fait chair,


https://www.lavie.fr/christianisme/eglise/encyclique-sur-le-coeur-de-jesus-le-pape-qui-voulait-rendre-le-monde-amoureux-96653.php

qu’il a faim, qu’il a soif, qu’il est malade et emprisonné. Une Eglise pauvre pour les pauvres
commence par aller vers la chair du Christ. Si nous allons vers la chair du Christ, nous
commencgons a comprendre quelque chose, a comprendre ce qu’est cette pauvreté, la
pauvreté du Seigneur. Et cela n’est pas facile. »

Et de poursuivre : « Il est en effet un maitre itinérant dont la pauvreté et la précarité sont le
signe de son lien avec le Pere, et qui sont exigées aussi de ceux qui veulent le suivre sur le
chemin du disciple, précisément pour que le renoncement aux biens, aux richesses et aux
sécurités de ce monde devienne un signe visible de 'abandon a Dieu et a sa providence »,
rappelant que dans de nombreuses pages de I’Ancien Testament, « Dieu est présenté
comme l'ami et le libérateur des pauvres. »

Ce terreau évangélique fonde le grand principe de la doctrine sociale de I'Eglise : I'option
préférentielle pour les pauvres. « Cette “préférence” n’indique pas une exclusion ou une
discrimination envers d’autres groupes, qui seraient impossibles en Dieu, précise Léon XIV.
Elle entend souligner I'action de Dieu qui est pris de compassion pour la pauvreté et la
faiblesse de ’lhumanité tout entiere et qui, voulant relever et inaugurer un Regne de justice,
de fraternité et de solidarité, a particuliérement a cceur ceux qui sont discriminés et
opprimés, demandant & nous aussi, son Eglise, un choix décisif et radical en faveur des plus
faibles. »

En ce sens, I'attention aux pauvres ne releve pas du domaine « de la bienfaisance », mais de
« la Révélation », car « le contact avec ceux qui n’ont ni pouvoir ni grandeur est une maniere
fondamentale de rencontrer le Seigneur de I’histoire » : « A travers les pauvres, Il a encore
quelque chose a nous dire. »

Une force d’interpellation

Qui sont les pauvres ? Léon XIV rappelle que leurs visages sont multiples et qu’il s’agit
« d’un phénomene diversifié ». Les pauvres sont non seulement « ceux qui n’ont pas les
moyens de subvenir a leurs besoins matériels », mais aussi « ceux qui sont socialement
marginalisés et n’ont pas les moyens d’exprimer leur dignité et leurs potentialités », les
personnes agées ou malades abandonnées a leur solitude, les exclus d’un point de vue
culturel et social, « ceux qui n’ont pas de droits, pas de place, pas de liberté. »

Les migrants ne sont évidemment pas oubliés : Léon XIV affirme qu’a leur égard, I'approche
repose sur quatre verbes : accueillir, protéger, promouvoir, intégrer. « L’Eglise, comme une
meére, marche avec ceux qui marchent, peut-on lire sous sa plume. La ot le monde voit des
menaces, elle voit des fils ; Ia ot I'on construit des murs, elle construit des ponts. Elle sait
que son annonce de I’Evangile est crédible seulement lorsqu’elle se traduit en gestes de
proximité et d’accueil ; et que dans tout migrant rejeté, le Christ lui-méme frappe a la porte
de la communauté. »

Si les pauvres sont présentés comme une « force d’interpellation » dans « notre vie, nos
sociétés, nos systémes politiques et économiques et, enfin et surtout, I'Eglise », Léon XIV ne
verse jamais dans l'idéalisation d’une pauvreté subie, fruit d’injustices et de déséquilibres a



combattre. La condamnation d’un systeme fondé sur I'accumulation des richesses est
constante. « Soit nous reconquérons notre dignité morale et spirituelle, soit nous tombons
dans un puits d’immondices », asseéne-t-il avec force.

« La richesse a augmenté, mais avec des inégalités, constate le pape ; et ainsi, il se fait que
de nouvelles pauvretés apparaissent. Lorsqu’on affirme que le monde moderne a réduit la
pauvreté, on le fait en la mesurant avec des criteres d’autres temps qui ne sont pas
comparables avec la réalité actuelle », écrit-il encore. Il observe avec inquiétude la

« croissance de certaines élites riches qui vivent dans une bulle de conditions confortables et
luxueuses, presque dans un autre monde par rapport aux gens ordinaires », ainsi que la
domination de I'’émotion passagere face aux tragédies de la pauvreté.

La communion contre une « économie qui tue »

« Il est donc nécessaire de continuer a dénoncer la “dictature d’une économie qui tue” et de
reconnaitre qu’“alors que les gains d’un petit nombre s’accroissent exponentiellement, ceux
de la majorité se situent d’une facon toujours plus éloignée du bien-étre de cette minorité
heureuse”, estime-t-il en citant largement son prédécesseur. Ce déséquilibre procede
d’idéologies qui défendent I'autonomie absolue des marchés et la spéculation financiere.
Par conséquent, ils nient le droit de contréle des Etats chargés de veiller & la préservation du
bien commun. “Une nouvelle tyrannie invisible s’instaure, parfois virtuelle, qui impose ses
lois et ses regles de facon unilatérale et implacable.” »

« L’engagement pour les pauvres et “I’élimination des causes sociales et structurelles de la
pauvreté” reste toujours “insuffisant”, martele le pape ; il doit s’accompagner d’un
changement “de mentalité susceptible de se répercuter au niveau culturel”, car “I'illusion
d’un bonheur qui découlerait d’une vie aisée pousse nombre de personnes a avoir une vision
de I'existence axée sur 'accumulation de richesses et la réussite sociale a tout prix, y
compris au détriment des autres et en profitant d’idéaux sociaux et de systémes politico-
économiques injustes qui favorisent les plus forts”. »

A rebours de cette logique d’accumulation se trouve la logique de communion et de
partage de I'Evangile, vécue par les premiéres communautés chrétiennes telles qu’elles
sont décrites dans les Actes des Apotres, puis par les ordres monastiques, mendiants,
hospitaliers et éducatifs jusqu’a aujourd’hui, la communion des biens étant, rappelle Léon
X1V, un signe de la communion ecclésiale.

Une autre idée forte du texte est que « tout renouveau ecclésial a toujours eu parmi ses
priorités cette attention préférentielle envers les pauvres, une attention qui se distingue,
aussi bien dans ses motivations que dans son style, de I’activité de n’importe quelle autre
organisation humanitaire. » De saint Francois, qui a insufflé une « renaissance évangélique
chez les chrétiens et dans la société de son temps », a Vatican |l, dont le Bon Samaritain fut
le « paradigme de la spiritualité du Concile », en passant par les ordres missionnaires
mendiants au XllI® siecle (dominicains, franciscains, carmes, augustins) nés « face a la
croissance des villes, la concentration des richesses et I’émergence de nouvelles formes de



pauvreté », nombreux sont les exemples cités a I'appui de cet argument. « Le choix
prioritaire en faveur des pauvres engendre un renouveau extraordinaire, tant dans I'Eglise
que dans la société, lorsque nous sommes capables de nous libérer de I'autoréférentialité et
que nous parvenons a écouter leur cri », déclare le pape.

Des pistes concrétes

Que signifie mettre en acte I'option préférentielle pour les pauvres ? Si le pape appelle a
transformer les structures, il rappelle que cela va de pair avec une conversion personnelle,
encourageant chacun a s’engager, mais aussi a faire vivre sa foi par des gestes quotidiens, y
compris 'aumone, « rétablissement de la justice, et non geste paternaliste », selon la
formule de saint Ambroise, évéque de Milan au V¢ siecle.

A la suite de nombreux saints, dont Francois d’Assise et Mére Teresa, il salue I'exemple de
ceux qui aujourd’hui font le choix de vivre au milieu des pauvres. « Il incombe a tous les
membres du Peuple de Dieu de faire entendre, méme de différentes manieres, une voix qui
réveille, qui dénonce, qui s’expose méme au risque de passer pour des “idiots” », encourage-
t-il. « Que ce soit par votre travail, votre lutte pour changer les structures sociales injustes,
ou encore par ce geste d’aide simple, trés personnel et proche, il sera possible pour ce
pauvre de sentir que les paroles de Jésus s’adressent a lui : “Je t'ai aimé” (Ap 3, 9). »

Dilexi te est ainsi une exhortation adressée a chaque croyant : elle invite a laisser
transparaitre 'amour chrétien par le témoignage et la maniere de vivre — un amour
prophétique, qui « brise toutes les barriéres, rapproche ceux qui sont éloignés, unit les
étrangers, rend familiers les ennemis, franchit des abimes humainement insurmontables,
pénetre dans les replis les plus cachés de la société. »

« Une Eglise qui ne met pas de limites a I'amour, qui ne connait pas d’ennemis @ combattre,
mais seulement des hommes et des femmes a aimer, est I'Eglise dont le monde a besoin
aujourd’hui », affirme Léon XIV dans le sillage de Francois.

Dans un monde fracturé par les inégalités et les guerres, Dilexi te réaffirme le visage
missionnaire de I’Eglise : non pas seulement une institution qui distribuerait des secours,
mais une communauté qui n’oublie pas que les derniers selon les critéres du monde sont
les premiers dans le Royaume, ceux, qui comme I’écrivait Grégoire de Nazianze (cité par
Léon XIV) « nous accueillent dans les tentes éternelles ».



